
 SINAPSIS  SOPHIA
Vol.I

Del pensamiento y el ser humano



SOBRE
NOSOTROS

SINAPSIS  SOPHIA

Redactores
Zoe Albini 
Hanna Antaurco
Iñaki Calvo

Alejandro Marrero
Génesis Ruíz

Durante este curso 2025-2026, los alumnos y alumnas de 4º de
ESO que hemos elegido cursar la asignatura optativa de
Filosofía hemos dado vida a una revista filosófica.

Este primer volumen está dedicado a la humanidad, explorando
su evolución desde los inicios de la filosofía, el concepto de
individuo.

Pensar el ser humano desde la antropología nos puede aclarar
algunas dudas sobre nosotros mismos o, incluso, crearnos
muchas más.

Advertencia: no nos hacemos responsables de los efectos
secundarios que pueda provocar la lectura de esta revista.
Podemos garantizar, eso sí, que ningún alumno ni profesor
resultó perjudicado durante su elaboración.

Profesora / Editora
Paula García



NOTA DE LA
EDITORA
La filosofía, esa disciplina curiosa que nunca deja de hacerse
preguntas, ha encontrado un lugar especial en el aula 1.9 de 4º de
ESO del IES Ramón y Cajal, en Zaragoza. En este espacio, un
grupo de alumnos y alumnas se ha lanzado a la aventura de
crear Sinapsis Sophia, una revista filosófica hecha con ilusión,
reflexión y muchas ganas de pensar.

El nombre de nuestra revista no es una elección casual. Sinapsis
es el concepto que describe la conexión entre neuronas, aquellas
que transmiten impulsos y hacen posible el pensamiento. Ramón
y Cajal, quien da nombre a nuestro instituto, fue quien descubrió
el modo en que las neuronas se comunican entre sí. Sophia, en
griego, significa sabiduría. Así, Sinapsis Sophia representa el
encuentro entre ciencia y filosofía, entre las conexiones del
cerebro y las ideas que dan forma a nuestra manera de
comprender el mundo.

En este primer volumen nos hemos propuesto algo ambicioso:
explorar los inicios de la filosofía y preguntarnos qué significa ser
humanos. Como lectores, os encontraréis con preguntas que
invitan a pensar. Y aunque no siempre encontremos respuestas
definitivas, lo importante es el viaje y las ideas que surgen por el
camino. En cada artículo, las redactoras y redactores entrelazan
sus voces con la información recopilada tras horas de inves-
tigación. Las entrevistas aportan perspectivas externas que
enriquecen nuestras reflexiones.

Entendemos esta revista como un viaje compartido, una
invitación a detenerse, a mirar con curiosidad y a pensar juntos.
Por eso, esperamos que este sea solo el comienzo de muchas
conversaciones por venir.

¡Bienvenidos y bienvenidas a Sinapsis Sophia!

01





ÍNDICE
INVESTIGACIÓN: 

01. ¿Para qué sirve la filosofía hoy?
Página  04 - 09

02. Del mito al logos: ¿explicamos el mundo
con razón o con creencias?
Página 10 - 13

03. Hypatia de Alejandría: ciencia y filosofía
detrás del lente.
Página 14 - 16

04. La democracia: de Atenas a nuestros días.
Página 17 - 21

05. ¿Vivimos en una caverna moderna?
Página 22 - 26

06. Entrevistas para pensar lo humano.
Página 29 - 52

03



01 ¿PARA QUÉ SIRVE
LA FILOSOFÍA HOY?

A veces se dice que la filosofía
es inútil, pero también que es
imprescindible para pensar
críticamente. ¿Qué papel puede
tener en un mundo de ciencia y
tecnología?
Pero para empezar ¿Qué es la
filosofía? Según la RAE la
filosofía es un conjunto de
saberes que busca establecer,
de manera racional, los
principios más generales que
organizan y orientan el
conocimiento de la realidad, así
como el sentido del obrar
humano.

Sin embargo, no todos tienen la
misma opinión sobre el
significado de la palabra filo-
sofía. Por ejemplo, el filósofo
francés Gilles Deleuze, en su
obra ‘Nietzsche y la filosofía’
(1962) decía que la filosofía es
el arte de crear, formar, fabri-
car los conceptos, inventar una

manera propia de ver el
mundo o hablar en nombre
propio sin conformarnos con
aquello que nos han inculcado: 

“Cuando alguien pregunta para
qué sirve la filosofía, la res-
puesta debe ser agresiva ya
que la pregunta se tiene por
irónica y mordaz. La filosofía
no sirve ni al Estado ni a la Igle-
sia, que tienen otras preocupa-
ciones. No sirve a ningún poder
establecido. La filosofía sirve
para entristecer. Una filosofía
que no entristece o no
contraría a nadie no es una
filosofía. Sirve para detestar la
estupidez, hace de la estupidez
una cosa vergonzosa”.

Génesis Ruíz

04



Podemos encontrar múltiples
respuestas, pero hay una que,
personalmente, considero más
adecuada. 

La filosofía es la base para el
desarrollo de la ciencia, que
además, permite hacer los
razonamientos necesarios al
momento de plantear proble-
mas de investigación que
lleven a la solución del mismo,
permitiendo el uso de métodos
que facilitan la comprobación,
verificación de los resultados
obtenidos y búsqueda de
nuevos conocimientos.

Yo personalmente estoy de
acuerdo con las dos defini-
ciones, pero puede que piense
un poco más como Deleuze,
ya que al final la filosofía no
es algo inmóvil, sino que es un
proceso de creación de
pensamiento. 

 Ahora bien, ¿para qué nos
sirve filosofar? Respondiendo
a la pregunta de ¿qué papel
puede tener en un mundo de
ciencia y tecnología? 

Además, a través del pensa-
miento crítico y analítico, la
filosofía nos permite navegar
los retos éticos presentes en la
innovación digital y ofrece una
visión más contextual y amplia
en su aplicación.

Así que sí, la filosofía tiene un
papel muy importante en este
mundo lleno de ciencia y
tecnología.

Por otro lado, tenemos que
entender que la filosofía está
presente en tu día a día. Como
por ejemplo a la hora de
tomar decisiones, cuando
reflexionamos sobre nuestros
valores y en la manera de
convivir mejor.

05



Y es que el autor, según nos
relata Platón en su “Apología
de Sócrates”, nos quiere
explicar que una vida sin
reflexión, autoexamen y cues-
tionamiento de nuestros valo-
res y acciones es una vida que
no vale la pena vivir. Sócrates
creía que la verdadera reali-
zación humana se logra a tra-
vés de la indagación crítica
sobre uno mismo y el mundo,
lo que nos permite vivir de
manera más consciente y au-
tónoma. Esta máxima resume
la importancia del método de
Sócrates, que consistía en
hacer preguntas constantes
(el método mayéutico) para
estimular el pensamiento
crítico en sus interlocutores y
ayudarles a descubrir sus
propias respuestas, en lugar
de imponer las suyas. 

Para tomar decisiones pode-
mos encontrarnos corrientes
que afirman que existe una
filosofía práctica, que es
aquella rama que se encarga
de la aplicación de la filosofía
teórica a nuestra vida cotidiana.
Es decir, aquella que toma los
planteamientos que hacen los
filósofos, y ven cómo estos
intervienen en el día a día de las
personas; en cómo viven, cómo
actúan y cómo toman
decisiones en el mundo real.

Esto se puede ver reflejado a la
hora de resolver problemas o
enfrentar ciertas situaciones
que suelen parecer complejas.
Un ejemplo de ello son los
dilemas éticos o morales.

Por otro lado, a la hora de
reflexionar sobre nuestros va-
lores encontramos fuentes que
nos confirman que la ética, una
rama fundamental de la filo-
sofía, se centra en la búsqueda
del mejor modo de actuar.
Como afirmaba Sócrates: “Una
vida sin examen no merece la
pena ser vivida” 

06



Para terminar este apartado podemos ver que la filosofía
también influye a la hora de convivir mejor y aquí podemos ver
que escuchar a los demás, considerar diferentes puntos de vista
y estar dispuesto a cambiar de opinión son prácticas valiosas en
la vida cotidiana, además de cultivar la genuina preocupación
por los demás.

Para mí también es muy importante saber que la filosofía de
igual modo influye en el mundo en el que vivimos y aunque
muchos ya los saben, en mi opinión creo que es importante
recalcar esto. Por ejemplo, aunque no lo creas la filosofía está
presente en las redes sociales y como dijimos antes en la ciencia
y tecnología.

07

Podemos verlo en la encuesta de RTVE que dice lo siguiente:
Cerca de un 40% de los españoles admite que no es capaz de
distinguir entre una información real y un bulo. Esta es una de las
conclusiones más destacadas de una encuesta elaborada por la
consultora Asesores para conocer la percepción de los españoles
sobre la desinformación en Internet. El estudio se ha realizado
entre el 10 y el 15 de enero de 2025 y ha contado con la
participación de 1.000 personas mayores de edad. Con esta
muestra, también se ha concluido que un 55% de la población
cree que las redes sociales son el lugar donde más abunda la
desinformación y un 83% considera que las falsedades han
aumentado en el último año. 



Así que podemos ver que en este mundo lleno de desinformación
y noticias falsas,la filosofía puede ser útil para mostrar a la
sociedad a preguntarse y evaluar críticamente las redes sociales.

Seguimos con la ética del medio ambiente en la que se reflexiona
sobre las responsabilidades y los deberes que el ser humano
tiene respecto a otros seres vivos, la naturaleza y, además, con
las generaciones futuras. No basta con adoptar conductas que
mantengan la situación medioambiental actual. Hay que ir un
paso más allá y tomar medidas que mejoren el estado del
planeta, que reviertan los problemas.Finalmente, aunque hasta
ahora hemos hablado de acciones individuales, la ética ambiental
aplica, también, al uso que hacen de los recursos naturales las
empresas o cualquier grupo humano, y la huella contaminante
que dejan.

08

En la ciencia y tecnología la filosofía puede influir de muchas
formas como por ejemplo en la ética.Voy a mostrar tres puntos
en los que se muestra la importancia de la ética.

Empezamos con la ética de la IA que dice que lograr una buena
regulación del mismo es uno de los retos más importantes de
nuestro tiempo, ya que exige un aprendizaje mutuo basado en
las lecciones y buenas prácticas que surgen de las distintas
jurisdicciones de todo el mundo.



Y es que para mí la filosofía
hoy en día sirve muchísimo y
es porque como sabemos la
filosofía es una actitud que la
puede hacer todo el mundo
con capacidad de razonar.

Y para terminar tenemos la
ética de la biotecnología que
nos dice lo siguiente: el debate
se extiende a los seres vivos
con los que nos relacionamos
y de los que nos valemos para
existir. 

Para mí todas las éticas son
super importantes y aunque
no lo creamos día a día nos
ayuda a ser mejores personas.

09

Para concluir con este mara-
villoso artículo, les compartiré
mi opinión sobre todo esto.

La revolución neolítica privó a
los animales de la mayoría de
los derechos que pudieran
tener y quedaron relegados,
ellos y las plantas, a meros
medios para el bienestar
humano. 

Todos los días creamos
filosofía todos los días surgen
nuevas formas de pensar,
surgen nuevas opiniones,
nuevas éticas… Yo creo que
todos los días uso la filosofía
porque todos los días mi
cabeza razona y opina de
manera distinta. 

Por ello, no solo es lo que
exponen los filósofos sino
también lo que pensamos y
opinamos nosotros.

Desde entonces somos
agricultores y ganaderos y
nuestras sociedades han
progresado. Esto no es óbice
para que hoy podamos y
debamos replantearnos los
derechos y el bienestar de los
animales de los que nos
servimos.



02 DEL MITO AL LOGOS

Desde los primeros momentos
del ser humano, se utilizaban
los mitos para dar sentido a lo
inexplicable, eran historias de
gran valor que revelaban los
secretos del mundo y sus
inicios. En ese entonces, el mito
era un modelo a seguir.

Zoe Albini 

El mito no desapareció, pero
perdió su papel principal para
dejar una forma de pensar
más racional y reflexiva.

10

A lo largo de la historia, el
logos, tuvo su origen y sigue
teniendo en la filosofía griega,
se refiere a la argumentación
mediante la palabra, el
pensamiento o la razón. El
logos se empezó a usar para
cuestionar las explicaciones
míticas, buscando respuestas
en la observación y el
pensamiento crítico. 

Con este cambio, el ser
humano dejó de creer en los
relatos para buscar razones
más lógicas para entender el
mundo. 

Este paso dio inicio al
pensamiento filosófico en el
que no bastaba aceptar las
creencias, era necesario
analizarlas y comprenderlas.

A pesar de que dejaran más al
lado al mito, no dejó de perder
el valor que tenía, ya que
representa el origen de
nuestras preguntas y nuestra
curiosidad por conocer las
cosas.

¿Explicamos el mundo con 
razón o con creencias?



Hoy en día pensar en el paso del
mito al logos nos hace ver cómo
siempre buscábamos respues-
tas mediante historias, esa
búsqueda persistente sobre
querer saber todo nos define
como seres humanos a pesar
del tipo de relato que usemos
para esta reflexión.

El horóscopo surgió en la
Antigua Babilonia como un
intento observador y mate-
mático de establecer la po-
sición en el cielo de diversos
cuerpos celestes.

11

Un ejemplo de mito en la
actualidad es el horóscopo, que
según su historia, sigue una
dirección paralela, aunque se
orienta en un sentido más
opuesto, a dar credibilidad al
mito como respuesta de qué es
el ser humano.

Hoy en día muchos siguen
creyendo en el horóscopo,
debido a la combinación de
razones psicológicas, sociales
y culturales. La gente piensa
que a través de su signo
zodiacal y los astros podrían
predecir su futuro o entender
mejor sucesos de su vida.

El zodiaco, como lo cono-
cemos hoy en día, surgió
hace más de dos mil años,
cuándo la astronomía y la
astrología todavía tenían algo
en común. En esos mo-
mentos, los astrólogos obser-
vaban el recorrido del Sol
durante el año y lo dividían en
12 partes iguales, asig-
nándole a cada una, una
constelación del zodiaco. Sin
embargo, con el paso del
tiempo se descubrió que ese
diseño no coincide con la
realidad actual del cielo. 



A pesar de ello, la astronomía, a diferencia de la astrología,
aunque a menudo se confunden, son campos muy diferentes en
términos de enfoque, metodología y objetivos. La astronomía se
basa en la observación y métodos científicos para entender el
universo, estudiando los cuerpos celestes para explicar cómo
funcionan y cómo son realmente, cuerpos como las estrellas,
planetas, galaxias, nebulosas y otros objetos en el universo. A
diferencia de la astronomía, la astrología es considerada una
pseudociencia y se basa en la creencia de que los cuerpos
celestes y su posición relativa pueden influir en nuestras vidas.

Esto demuestra cómo antes se intentaba
explicar el universo con creencias, mientras
que ahora la ciencia busca hacerlo con
pruebas y observaciones reales.

Los humanos empezaron a observar, analizar y cuestionar todo
lo que antes solamente creían, querían entender por qué
pasaban las cosas.

Este cambio en la forma de
pensar muestra claramente
el paso del mito al logos,
cuando el ser humano dejó
de buscar explicaciones
mágicas para buscar res-
puestas con la razón. 

12

Una de las creencias más estables a lo
largo de la humanidad durante muchos
siglos ha sido la astrología. Aunque muchos  
estudios no han captado que realmente los
astros influyen en nuestras vidas, como en
la personalidad o el futuro. Por ello, se le
llama una pseudociencia.



Por todo esto, la diferencia entre la explicación mítica y la
racional es muy clara. La explicación mítica se apoya en lo
fantástico e imaginario, acudiendo a los dioses o los seres
sobrenaturales para dar explicación a lo que no se entendía sin
ninguna prueba. Por el contrario, la explicación racional, intenta
encontrar causas lógicas y naturales para los fenómenos usando
la razón y la observación. Este cambio marcó el inicio de una
nueva forma de entender el mundo, basándose en el pensa-
miento crítico y no solo en las creencias: la filosofía.

Esto también sucede con
el tema de la salud.
Cuando alguien se enfer-
ma, suele buscar la infor-
mación en internet sobre
lo que le pasa, y pueden
salir terapias o remedios
milagrosos que pueden
curarte sin ninguna prue-
ba científica. Estos casos
nos dan a entender que la
razón es importante para
diferenciar lo que es
verdad de lo que no.

Pero, en mi opinión, no hemos superado completamente el mito.
Es verdad que hay muchas personas que sí, usan la razón y no
creen en los mitos, porque piensan que no son reales. Pero sigue
habiendo otros que todavía creen en ellos y piensan que son
verdaderos. Por eso, hoy en día seguimos combinando la razón
con las creencias como si todavía necesitáramos de los mitos
para explicar algunas cosas que aún no entendemos del todo.

13



03HYPATIA DE
ALEJANDRÍA 

Entre tantos filósofos que
existieron y existen, hay una
que destaca entre todos, que
es Hypatia de Alejandría. Una
de las primeras mujeres regis-
tradas en la historia de la
filosofía. Nació en Alejandría,
Egipto, en el año 355/370 d.E.
Fue la hija y discípula de Teón,
un ilustre matemático del
museo (Institución fundada por
Tolomeo dedicada a la
investigación y enseñanza) y
astrónomo notable. Hypatia
superó a su progenitor (Teón)
en saber, en astronomía y en
su dedicación a la filosofía.

Hypatia cultivó varias
disciplinas: Filosofía, mate-
máticas, astronomía, música…
Se la reconoce como la
primera mujer matemática de
la que se tiene conocimiento.
Representante de la escuela
neoplatónica de Alejandría a
inicios del siglo V. Seguidora
del filósofo romano Plotino,
que trabajó en los estudios
lógicos y las ciencias exactas.

Alejandro Marrero

14

Ciencia y filosofía detrás del lente

Destacó como estudiosa de las
ciencias y la filosofía, materias
a las que se dedicó desde
joven. Obtuvo la cátedra de
filosofía platónica, por lo que le
llamaban “La filósofa”.

Enseñaba a sus discípulos en
su propio hogar. Fue
educadora de Aristócratas
cristianos y paganos que
posteriormente tendrían altas
responsabilidades, como por
ejemplo el Obispo Sinesio de
Cirene, Hesiquio de Alejandría
y Orestes.



Autora de obras sobre la
geometría, álgebra y
astronomía, mejoró el diseño
de los astrolabios e inventó un
densímetro. Su trabajo más
extenso fue en álgebra.
Escribió un comentario sobre
la aritmética de Diofundo, en
el que incluía soluciones
alternativas y nuevos
problemas. En ocho libros,
escribió un tratado de la
Geometría de las cónicas de
Apolonio (a quién se deben los
epiciclos y deferentes para
explicar las órbitas irregulares
de las plantas).

Además, fue una maestra
carismática, que dejó una
huella profunda en sus
discípulos, algunos de ellos
también importantes
científicos de la época.
Prefecto de Egipto.

“La verdad no cambia
porque sea o no sea creída
por la mayoría de las
personas”.

15



Junto a su padre trabajó en la
revisión, mejora y edición de los
Elementos de la geometría de
Euclides, cuya edición se
emplea hoy en día. Autora de
un Canon de Astronomía,
dedicándose a revisar las
Tablas Astronómicas de
Claudio Ptolomeo, conocidas
por inclusión en el canon
astronómico de Hesiquio.
También, cartografió cuerpos
celestes confeccionando un
planisferio.

Su fidelidad al paganismo en
pleno despertar del catolicismo
Teodosiano como a la nueva
religión del Estado romano y su
muerte la convirtieron en una
mártir de la ciencia y en el
símbolo del fin del pensamiento
clásico ante el avance del
cristianismo como religión
única  del Imperio que  actuaba

con intolerancia no sólo contra
los paganos, si no contra
cualquiera que estuviera en
contra de la nueva religión, ya
que en Alejandría, por ese una
ciudad de conocimiento había
muchos herejes o judíos.

Hypatia se negó en vida a
traicionar sus ideales y a
convertirse al cristianismo, por
lo que fue acusada de cons-
piración contra el líder cristiano
de Alejandría.

16



La joven Hypatia murió en
marzo de 415/416 d.E. en
Alejandría, linchada por una
multitud de cristianos tras ser
acusada de bruja y de engañar
a la gente de la ciudad y al
prefecto con sus
encantamientos. La
descuartizaron con conchas
marinas y sus restos fueron
llevados y paseados por las
calles, en señal de triunfo por la

ciudad hasta llegar al Cirineo
(supuestamente el crematorio)
donde incineraron su cuerpo.
Parece demostrado que fue
instigado por el Obispo Cirilo.

En definitiva, podemos concluír
que la vida de Hypatia es la
muestra de lo difícil que fue el
paso de la creencia mítica a la
forma de pensar científi-
camente. También como siem-
pre ha habido miedo a lo
distinto y a aquellas personas
que pudieran demostrar las
cosas sin necesidad de mitos. 

“El que influye en el
pensamiento de su tiempo,
influye en todos los
momentos que le siguen
dejando su opinión para la
eternidad”. 

17

Por ello Hypatia sigue siendo
protagonista de películas y
libros, ya que su figura aún nos
resulta de lo más especial. 



04 LA DEMOCRACIA:
DE ATENAS A
NUESTROS DÍAS

En​‍​‌‍​‍‌ este artículo vamos a
repasar el sistema democrático
de la democracia, desde sus
orígenes en los ciudadanos
atenienses en Grecia en
comparación a cómo lo
conocemos actualmente. 

manera propia de ver e No, el
concepto va más allá, y
evidentemente ha cambiado a
lo largo de la historia. La
palabra democracia surgió en
la ciudad de Atenas, en Grecia,
en el siglo V A.C. y tiene un
significado etimológico el cual
proviene del término “Demos”
que significa <Pueblo> y
“Cracia” que proviene de
<Poder>.

Sus orígenes se remontan, por
lo tanto a la antigua ciudad de
Atenas, los orígenes de la
democracia se remontan al
siglo VI A.C., durante un período
de transformaciones políticas y
sociales. Surgió como una
consecuencia a las tensiones
políticas y sociales de la época,
que fueron clave para los
inicios de la democracia. Pero...
¿cómo fue ese periodo de
democratización?

Iñaki Calvo

18

Lo primero de todo debemos
preguntarnos, ¿qué es la
democracia? Como siempre en
cuestiones políticas parece que
el concepto de difumina, es por
ese motivo que podemos tratar
de encontrar un definición
satisfactoria en el diccionario
de confianza.

Según la RAE, el significado de
democracia es: Doctrina
política según la cual la
soberanía reside en el pueblo,
que ejerce el poder por medio
de representantes elegidos por
sufragio universal. Esto nos
puede resultar suficiente para
entender la democracia?



Según Mark Cartwright, los
sistemas de gobierno en la
antigua Grecia eran diversos
y cambiaban según las
ciudades, ya que los griegos
buscaban respuestas a
preguntas clave sobre quién
debía gobernar y cómo. No
hubo una respuesta definitiva,
por lo que se desarrollaron
diferentes formas de
gobierno. Estas variaban
desde el poder en manos de
un solo individuo, una élite, o
incluso todo el pueblo varón,
lo que dio lugar a la
democracia, considerada una
de las mayores contri-
buciones de los griegos a la ​‍​‌‍​
‍‌civilización.

Y por último, la tiranía: gobierno
de un individuo que tomaba el
poder de manera anticons-
titucional.

19

Los cuatro sistemas más
comunes de gobierno en la
antigua Grecia fueron: la
democracia: gobierno del
pueblo (ciudadanos varones).
La monarquía: el gobierno de
un individuo que heredaba
por nacimiento el puesto. La
oligarquía: gobierno de un
grupo selecto de individuos. 

Pero...​‍​‌‍​‍‌ ¿qué democracia era esa
de la que hablaban? En la
democracia de Atenas, todos
los ciudadanos varones podían
asistir a la asamblea, que era el
órgano de gobierno más
importante. Esta se juntaba
varias veces al mes en la colina
Pnyx y tenía capacidad para
unas 6.000 personas. Las
decisiones se tomaban por
votación a mano alzada, y la
mayoría determinaba el
resultado. Nueve presidentes
llamados “proedroi”, elegidos
por sorteo y con un mandato
único, se encargaban de dirigir
las reuniones y supervisar las
votaciones.



recaudación y uso de fondos, y los asuntos militares. También podía
echar de la ciudad a ciudadanos considerados peligrosos mediante
una votación secreta llamada ostracismo. En los debates se
valoraba mucho la libertad de expresión, o “parrhēsia”. Tras las
discusiones, se aprobaban decretos temporales llamados
“psēphismata” y leyes permanentes conocidas como “nomoi”, y la
asamblea se encargaba de supervisar que sus decisiones se
cumplieran y de controlar a los ​‍​‌‍​‍‌funcionarios.

Después de conocer un poco más del
sistema democrático y la manera de
elegir a un representante en Atenas,
¿de qué se hablaba?
La asamblea de Atenas se ocupaba
de, entre otras cosas, tomar decisiones
sobre magistrados militares y
financieros, la organización del
suministro de alimentos, la elaboración
de leyes y juicios políticos, el envío de
representantes, la firma de tratados la

En​‍​‌‍​‍‌ Atenas existió la “Boulé” o Consejo,
que preparaba los temas para la
asamblea y podía tomar decisiones en
tiempos de crisis.Estaba formada por
500 ciudadanos elegidos por sorteo
durante un año y supervisaba a los
funcionarios.Dentro del Consejo estaban
los Pritaneis 50 miembros de una tribu
que se turnaban cada año y elegían por
sorteo a un presidente diario. 

20



La​‍​‌‍​‍‌ democracia de Atenas fue la
primera en la historia de
Occidente y se caracterizaba
por ser directa, es decir, la toma
de decisiones políticas la
realizaban quienes eran
ciudadanos y participaban de
manera personal y activa en las
asambleas. Sin embargo, solo
los hombres adultos e hijos de
padres atenienses tenían
derecho a votar; las mujeres, los
esclavos y los extranjeros no
tenían derechos políticos. No
existían partidos políticos ni
oposición, y la mayoría de los
cargos se elegían por sorteo,
aunque algunos se votaban.
Además, la misma persona
podía ser diputado en la
asamblea solo una vez en toda
su vida y las decisiones se
adoptaban de acuerdo con la
voluntad de la mayoría.

En Atenas solo los hombres
ciudadanos mayores de 18
años podían participar en la
asamblea, y los cargos
públicos estaban reservados
a los mayores de 30. Mujeres,
esclavos y extranjeros
quedaban excluidos. 

La participación política era
considerada un deber cívico,
y se valoraba la igualdad
ante la ley y la capacidad
personal más que la riqueza.
Para fomentar la asistencia,
se pagaba una pequeña
compensación. 

Sin embargo, solo una
minoría participaba
activamente y el poder real
solía concentrarse en unos
pocos ciudadanos influyentes. 

Aunque la democracia ate-
niense promovía la libertad y
la participación, era criticada
por dejarse manipular por
oradores y cometer errores
graves, como la condena de ​‍​‌‍​
‍‌Sócrates.

21



Hoy, la democracia es de tipo representativa: los ciudadanos
eligen a sus representantes mediante sufragio universal para que
sean ellos quienes tomen decisiones en su nombre. Todos los
ciudadanos mayores de 18 años, hombres y mujeres, pueden
participar de las elecciones. Hay varios partidos políticos, y hay
una oposición que controla y critica al Gobierno. Los
representantes pueden volver a ser elegidos si los ciudadanos los
votan otra vez, y las decisiones se basan en los intereses de la
mayoría, respetando siempre los derechos y deberes de los
ciudadanos.

Ambas, la democracia de Atenas y la nuestra, comparten algunos
fundamentos: están sostenidas por la libertad, la igualdad y la
justicia; pretenden el bienestar de la mayoría; y establecen
derechos y deberes para los ciudadanos. Y el Gobierno en ambos
casos es reflejo de la participación ciudadana y se considera un
instrumento para garantizar esa vida en sociedad que quiere ser
equitativa y libre.

21
22



05
Platón fue el primer gran filósofo del que tenemos un
conocimiento completo, ya que se han conservado todas las
obras que publicó. Este filósofo creó el mito de la caverna que
presenta uno de los relatos más profundos de la naturaleza
humana y la búsqueda del conocimiento.

¿VIVIMOS EN UNA 
CAVERNA
MODERNA?  

El mito va sobre una situación penosa de unos prisioneros atados
de pies, manos y cuello, encerrados en una cueva y obligados a
mirar a una pared del fondo donde sólo de vez en cuando
aparecían las sombras de unas personas que pasaban
iluminadas por un pequeño fuego y proyectadas a través de una
mampara. Los prisioneros encerrados en la caverna acaban
teniendo una visión incorrecta de la realidad y confundiendo el
mundo de las sombras con la realidad. 

Hanna Antaurco

Un día, uno prisionero es liberado y logra
salir de la caverna: a través de un
proceso doloroso aprende a distinguir
entre las sombras y los objetos que las
provocan. Finalmente, este prisionero
puede acabar saliendo al exterior y
contempla que fuera de la cueva hay
otro mundo mucho más dominado por la
luz del Sol infinitamente más potente que
la pequeña luz del fuego de la cueva. 

23



1. Los prisioneros: somos todos
nosotros en la medida en que
vivimos encarcelados en el
mundo sensible y que no
hemos sido educados en el
conocimiento de la idea de
Bien. Al igual que los
prisioneros quienes viven
engañados por la Sofística en
pura opinión.
2. Las sombras del fondo de la
caverna: es el conocimiento
originado en los sentidos del
cuándo no podemos fiarnos.
3. La luz del fuego de la caverna:
las creencias débiles, engañosas
e incomparables con el Sol. 

Algunos símbolos del mito de
la caverna son según el
filosofo Ramón Alcoberro
son: 

4. La liberación del prisionero:
el inicio del proceso de
liberación del alma.
5. Las cadenas: la ignorancia
que los humanos que viven
en la opinión tienen respecto
al auténtico saber.
6. La salida al mundo exterior:
el esfuerzo dialéctico de
conocimiento de las Ideas.
7. La luna y los objetos
celestiales conocidos en la
noche: las ideas superiores
adquiridas por la inteligencia.
8. El Sol: el conocimiento
perfecto que lo ilumina todo.
9. El regreso a la caverna: la
función del filósofo como
educador de la ciudad.
10. La muerte del prisionero
devuelto a la caverna: el
destino socrático de la
filosofía.

24

Lo que simboliza este mito es
el proceso de dialéctica
ascendente en el conoci-
miento hasta llegar a la idea
de Bien que sería la luz del Sol;
el paso desde el mundo
sensible lleno de errores que
sería el mundo dentro de la
caverna; mundo de perfección
que sería el mundo exterior. 



10

Como podemos ver en artículos de la historiadora vasca Aranza
Cuesta Ezeiza, en la alegoría platónica, las sombras son
proyectadas por objetos que los prisioneros no pueden ver. Del
mismo modo, las fake news y la desinformación organizada que
circulan en las redes sociales no surgen de la nada; son creadas
y propagadas intencionalmente por actores con unos fines
específicos. Ya no hablamos solo de errores o rumores, sino de
estrategias de manipulación informativa.

Gobiernos y personas con intereses personales utilizan campañas
de desinformación para moldear la forma de pensar pública.
Estas tácticas incluyen la creación de perfiles falsos, la
fabricación de noticias virales y el uso de bots para amplificar
mensajes. La intención es clara: construir una narrativa falsa que
sirva a sus intereses, ocultando la realidad tras un velo de
mentiras.

Esta desinformación organizada actúa como el titiritero de la
caverna, proyectando sombras diseñadas para mantener a la
sociedad en un estado de ignorancia. Las fake news se difunden
con mayor rapidez que las noticias verificadas, ya que apelan a
las emociones más primitivas, como el miedo y la indignación,
creando así un ciclo vicioso de desinformación y polarización. En
este escenario, salir de la caverna digital se convierte en una
tarea monumental.

25



Recordemos que las redes
están muy presentes en nuestra
vida y eso tiene riesgo. Fuentes
expertas reconocen que el uso
de redes nos lleva a una
adicción a las redes y eso
refuerza partes oscuras del ser
humano.

El peligro radica en que,
mientras estamos enca-
denados a estas narrativas
falsas, se debilita nuestra
capacidad crítica y nuestra
disposición a aceptar
información que contradiga
nuestras creencias
preestablecidas.
 
Cuesta Ezeiza nos comenta la
importancia de liberarnos de
esta nueva caverna. La lucha
contra la desinformación
organizada es, en muchos
sentidos, una lucha por salir
de la caverna. 

Aprender a identificar fuentes
confiables y cuestionar las
narrativas que consumimos
son pasos fundamentales
para escapar de la prisión de
las sombras digitales. No
podemos permitirnos ser
prisioneros en una caverna
construida por intereses
ajenos.

26

La adicción a las redes sociales
refuerza este ciclo de
desinformación. Al pasar horas
navegando por nuestros
"feeds", terminamos expuestos
constantemente a contenido
que ha sido ajustado a nuestras
preferencias y opiniones
previas. Este mecanismo crea
cámaras de eco donde las fake
news se amplifican dando una
falsa impresión.

Como resultado, nuestras per-
cepciones del mundo se cons-
truyen sobre mentiras, en
realidad solo estamos viendo
sombras proyectadas por
todos aquellos que buscan
lograr manipularnos.



Al mismo tiempo, es vital
adoptar una actitud crítica
hacia nuestro propio uso de las
redes sociales. Debemos ser
conscientes de que los
algoritmos priorizan el
contenido sensacionalista, y
que nuestras interacciones con
las redes afectan la
información que recibimos. 

Desconectar periódicamente
de estas plataformas, y
reflexionar sobre el impacto
que tienen en nuestra
percepción del mundo puede
ayudarnos a “romper las
cadenas”.

En conclusión, yo creo que en
parte si estamos atrapados en
apariencias y un ejemplo muy
claro son las redes sociales
porque influyen mucho a día
de hoy y aparte deberíamos
ser más cuidadosos con las
fake news. 

Yo creo que nos libera la
educación o el conocimiento
porque nos sirve para tener
un mejor pensamiento sobre
la realidad.

27





En esta sección reunimos cinco entrevistas que buscan acercarse
a una de las grandes preguntas de la filosofía: ¿qué significa ser
humano?, explorando temas centrales de la antropología
filosófica como la libertad, el alma, el sentido de la vida, la muerte
y el amor. A través de estas conversaciones, los estudiantes han
recogido voces diversas que muestran cómo cada persona
entiende lo humano desde su propia experiencia.

La libertad aparece como un concepto abierto: para algunos
somos dueños de nuestras decisiones; para otros, nuestras
elecciones están condicionadas por el entorno. El alma se
interpreta desde distintas formas de comprendernos, desde
visiones religiosas que la presentan como esencia espiritual hasta
posturas más racionales La muerte se aborda con serenidad:
para unos es un final; para otros, un tránsito o una continuidad.
En todos los casos, pensar en la muerte invita a pensar en cómo
queremos vivir.  Y el amor, en todas sus formas, aparece como
una fuerza que cambia, enseña y da sentido a muchas de
nuestras decisiones.

Estas entrevistas no buscan respuestas definitivas, sino mostrar
cómo cada perspectiva aporta una pieza más para entender lo
que somos. Ojalá estas voces inviten también al lector a
detenerse y reflexionar por un momento sobre su propia forma
de habitar el mundo.

ENTREVISTAS
PARA   PENSAR
LO   HUMANO06

29



¿REALMENTE  
SOMOS LIBRES?

Alejandro Marrero

El tema de la libertad es uno
de los temas más interesantes
según la perspectiva de la
persona entrevistada, porque
nos ayuda a pensar y
reflexionar sobre si realmente
lo somos. La entrevista de hoy
trata de intentar comprender
mejor por qué nos consi-
deramos libres, cómo pen-
samos que lo somos me-
diante la consciencia y saber
cómo es para Norky Navarro
Parada, educadora de niños y
niñas.

Periodista: ¿Cómo definirías
la libertad desde tu propia
experiencia y reflexión
personal?

Norky: Para mí la libertad es…
Eh… Tener la oportunidad de
hacer lo que te provoca,
cumplir con cada una de tus
ideas y metas sin que alguien
te las frene por ninguna
razón, y tu poder coordinarse
¿verdad?, Terminar cada
proyecto. Para mí, eso es una
libertad. La libertad engloba
poder hacer sin interrupciones
pero también que te permite
que otros te den la mano y te
ayuden por un bien con sus
propias experiencias, con
ideas, con recomendaciones,
para mí todo eso forma parte
de la libertad.

30



¿Qué papel juega la
consciencia en nuestras
acciones y en nuestra
comprensión de la libertad?
¿Es algo irracional o
verdaderamente juega un
papel importante en nuestra
supuesta libertad?

Norky: Bueno... para mí el papel
que lleva la consciencia es muy
importante. Mientras tengamos
bases firmes, principios y
virtudes bien planteadas en
nuestra vida, hacemos todo de
manera positiva, no solamente
para tí y tus resultados propios,
si no para los demás para que
lo que tú hagas no afecte a los
demás. Para mí eso es tener
una conciencia tranquila y
limpia, porque no debemos
afectar a nadie para beneficios
propios. 

Periodista: Okay, okay… veo tu
punto. Pero ¿podemos elegir
realmente sin tener una causa
que nos lleve a hacerlo? Es
decir, poder elegir de forma
inconsciente y que algo no nos
esté obligando a hacer lo que
queremos, por ejemplo, un
motivo. Un motivo nos obliga a
hacer algo de forma cons-
ciente. ¿Funciona así?

Norky: Pues claro, es lo que te
acabo de comentar. Cuando tú
te planteas un norte, llámese
meta, llámese proyecto, llámese
ideas… La libertad forma parte
de eso, que tu lo hagas de
manera voluntaria, sin que nadie
te obligue a hacerlo, porque es
algo tuyo, es algo personal, y… y
como te dije anteriormente, no
te lo interrumpan. Una cosa muy
distinta es cuando debes realizar
algún tipo de labor exigida en tu
trabajo, y que vienen fisca-
lizadas o por otro personal que
serían tus superiores.

Periodista: Mhm, bien, bien.
Interesante respuesta, puesto
que tu respuesta y mi pregunta
nos lleva a la siguiente...

31



Periodista: Bueno… Entonces,
crees que el papel que juega
la conciencia es muy
importante en este tema
¿Cierto?

Norky: Si, si. Para mí, es muy
importante porque no es “hago
lo que me dé la gana y como
me dé la gana”. Libertad es
poder lograr lo que tengo en
mente para beneficio propio
como lo dije anteriormente,
pero con… Respetando normas,
respetando parámetros, respe-
tando el distanciamiento que se
nos proporciona en el momen-
to, respetando a nuestro en-
torno en general.

Periodista: Vale, con todo lo
que usted dice, tiene que ver
con la siguiente pregunta qué
sería: ¿Usted cree que la
verdadera libertad puede
existir sin que implique asumir
consecuencias, responsabili-
dades o compromisos? Y ¿que
esas cualidades, no sean
necesarias para una verda-
dera libertad?

Creo que eso es lo que más
siento pues, que la conciencia es
hacer las cosas de la manera
más positiva posible para lograr
lo que tu quieres, y no afectar a
otros, cosa que a veces es un
poco imposible porque a veces
se nos escapan cosas de las
manos y sin querer podemos…
Quizás, dependiendo de lo que
vayamos a hacer, podemos…
Involucrar, sin querer a alguien y
afectar, de alguna manera
según lo que vayamos a hacer,
pero la idea es hacerlo de la
manera más correcta y estudiar
siempre lo que vas a hacer,
buscar las consecuencias de
cada paso que vayas a dar en
ese proyecto o meta prác-
ticamente de un solo punto, no
de la vida en general, aunque
también se involucra también, y
estudiar cada paso no es fácil
para hacer eso, no tengamos
que hacerle daños a los demás o
causarles algún tipo de
inconvenientes o malestares.

32



Periodista: Muy buena respues-
ta, es interesante ver ese punto
de vista de la otra persona,
como en este caso, usted.
Siguiente: ¿En qué medida el
libre albedrío nos permite ser
realmente libres, y qué factores
pueden limitarte? Me refiero a
que si podemos ser libres por un
capricho del ser humano o hay
algo más que nos limite a ser
libres.

Norky: Pues mira, libres por
capricho creo que no hay
conciencia clara, porque no
podemos hablar de conciencia
porque nos saltamos lo del punto
anterior, reglas, normas, espacio
y nos salimos del entorno. Si
existen cosas que te puedan
frenar más no eliminar, como
estudios, familia, trabajo, en
algún momento nos afecta, nos
frenan, pero no los limita. Nos
enseña que debemos respetar los
tiempos… Sin afectar a los demás,
que todo tiene su lugar y
momento. Mientras todos este-
mos organizados en nuestro día
y tiempo, nada afectará una cosa
u otra, y logramos nuestro norte
por decirlo así.

Norky: Tener libertad, vuelvo a
insistir y repito: “NO es hacer lo
que me da la gana y como me
da la gana”. No. Para mí, tener
libertad es poder realizar
sueños, realizar mi vida como
quiero hacerla, lo que considero
conveniente pero con la
consciencia de que esta
realización que yo haga no
afecte de ninguna forma
negativa obviamente al entorno,
a MÍ entorno.

Periodista: Y… Entonces…
¿Usted diría que para
considerarnos libres debemos
de asumir consecuencias y
tener compromiso? No me he
aclarado bien en esa parte.

Norky: Claro que sí, claro que sí.
Importantísimo, porque parte de
la consciencia es tener ese tipo
de responsabilidades. Eh…
Tenemos que respetar todo lo
que se nos presente en el
camino, por eso mismo decía
que no es como… La libertad no
es como queramos, es realizarlo
mientras no dañe al entorno y
respetar todo. Normas, reglas,
conductas y espacio.

33



entonces sin el trabajo no
podemos cuidar ni a la salud ni
formar una familia con
tranquilidad, entonces ninguna
de esas cosas, nada de esto te
puede limitar. Todo lo contrario,
te ayuda a tener más libertad
pero en el tiempo prudente y
necesario para poder lograr
cada uno de esos sueños.

Periodista: Pues con esto
hemos terminado, muchas
gracias por tu tiempo. 

El tema de la libertad da para
un largo diálogo, y en medio de
esta entrevista me di cuenta
que había conceptos que no
terminaba de comprender y
eso me llevó a asumir que
seguiría investigando sobre el
tema. 

Periodista: Bien, me parece
coherente. Para cerrar esta
entrevista, tenemos la última
pregunta: En el entorno del
que usted habla ¿Hay un
límite para esa libertad de
ese entorno?

Norky: Del entorno que yo
vivo… No, no hay un límite.
Bueno, yo no lo llamaría límite,
yo lo llamaría organización.
Vuelvo y repito: La familia, el
estudio, el trabajo no te limita,
te enseña que debes cumplir
normas y reglas, tiempos y
espacios, entonces yo eso no lo
llamaría limitación. Poder
cumplir todos y cada uno de
los pasos con responsabilidad.
Por ejemplo: La salud es un
proyecto para cada uno de
nosotros, porque tú tienes un
proyecto de salud que es
cuidarte y mantenerte para
poder lograrlo. La familia es
otro proyecto, porque mientras
tú mantengas una familia
unida, una familia firme, te
ayudan, te apoyan y logras el
proyecto. El trabajo es muy
importante...

34



QUESTIÓNES
SOBRE   EL   ALMA

Zoe Albini

El alma es un tema del que casi nunca se habla, pero que siempre
aparece en conversaciones sobre quiénes somos o qué pasa
después de la muerte. Para aclararlo un poco, he hablado con
David Calvo Rodrigo, profesor de Filosofía en el instituto Ramón y
Cajal de Zaragoza. Es alguien que podría explicar bien este tema,
así que fui a preguntarle directamente qué piensa él. 

Periodista: ¿Cómo definirías el concepto
del alma?
David: Hombre es un concepto muy… amplio,
ya sabrás que ya te habrá explicado Paula
que cambia mucho desde el, según lo que
preguntes y según qué filósofo preguntes es
diferente obviamente, pero a día de hoy
alma, hablar de alma no sé si socialmente no
sé qué piensas tú también, que si el alma
hablar de hoy suena como especie de
espíritus raro. A lo mejor como si hablar de
alma lo traducimos por mente o por
conciencia o por razón, pues bueno, se puede
entender un poquito más. Entonces yo creo
que alma si se puede entender ahora alma
como algo es como mi personalidad, lo que a
mi me hace ser yo, a diferencia del cuerpo,
que es lo clásico.

35



David: Hombre, si partimos del
hecho de que es difícil pensar
que la vida tiene un sentido
por sí mismo “per se” entonces
si el alma tiene un sentido es
como no sé, es un poco más
raro, es más como si
pensamos como en el piculo
que, o más materialista decir
que las cosas no tienen ningún
propósito, no hay ningún para
qué, entonces el derecho de
tener alma simplemente es un
hecho que los seres humanos
hemos, por evolución tenemos
y, y de hecho hay gente que la
desarrolla y otras pues que
prosiguen viviendo un poco..
asal bajal.

Periodista: ¿Y crees que tiene
un propósito específico en la
vida humana?

Periodista: Bueno y ¿piensas
que el alma es una entidad
separada del cuerpo o que
está esencialmente vinculada a
él?

David: (risas) Personalmente.. el
concepto de alma me cuesta
asumir que a día de hoy
pensemos en si tenemos alma
como la parte de mi mente, vale
bueno, o como conciencia pues
bien, pero si, o sea, como mi
conciencia no puede estar
separada del.. cuerpo, porque
cerebro mente, sin mente no
hay cerebro y sin.. discos duros
no existe el software del
ordenador, que vale un poco la
metáfora, que no es muy
apropiada, pero más o menos,
no existe sin mente, o sea, sin
cuerpo no existe nada.

36



Periodista: Si el alma fuera eterna, ¿qué sucede con ella
después de la muerte? ¿Hay algún destino o lugar al que ir,
según tu visión?
David: Partiendo de lo contestado antes, no. Pero la gente que
cree en el alma del más allá, o la inmortalidad, bueno, pues, al
final son creencias. Entonces si se cree más allá, o que Dios o un
ser superior nos va a juzgar, de acuerdo a nuestros actos, si
hemos sido malotes o hemos ido mucho a misa o sido filósofos,
bueno, pues no lo sé, eso, como decía Nietzsche y otras personas,
no tiene que afectar a la hora de hacer o intentar ser una buen
persona en la vida, que creo que es importante.

David: Sí, sí... como he dicho antes, sí.

Periodista: ¿Piensas que el alma tiene alguna relación con la
conciencia o la identidad personal?

Periodista: ¿Y en tu punto de vista, crees que el alma es eterna
o que después de la muerte se desvanece del cuerpo?
David: (risas) Personalmente pienso que la muerte es como
Alt+F4, se cierra la sesión, hasta aquí hemos llegado (risas).

37



David: Yo te preguntaría y te haría esa pregunta de otra manera,
por ejemplo, ¿un ser humano se tendría que solamente dedicar a
cultivar e ir al gimnasio todos los días o ir a la biblioteca todos los
días a leer y/o a estudiar? O esas serían las dos opciones más… a
los lados, ¿o hacemos un equilibrio entre alma y cuerpo, entre
conocimiento y mi… cuerpo?

Periodista: Y por último, ¿piensas que el alma es una parte
esencial del cuerpo o piensas que no existe?

Periodista: Pues, el equilibrio ¿no?

David: El equilibrio, yo también pienso en el equilibrio.

Periodista: ¿Y las emociones y
sentimientos afectan al alma
o son cosas separadas?
David: Como diría Anamasio
son… obviamente afectan, y no
son separados, la explicación
racionalista de descartes ha
quedado ya muy superada.

38



Hanna Antaurco

El amor es un sentimiento complejo con muchas expectativas
diferentes, el día de hoy exploraremos la de Silvia Serrano Mene,
la profesora de Lengua en el instituto Ramón y Cajal de
Zaragoza. 

¿QUÉ ES EL AMOR?

H: ¿Qué significa para ti el amor?
Silvia: Vale, pues para mi el amor sería un
concepto muy amplio que empieza por el
amor a mi misma, por amarse a uno
mismo y el amor, pues puedes dedicar el
amor a tu trabajo, a tu familia, a tus
amigos y a… Pero bueno, el concepto es
que para mi lo más importante es el amor
a uno mismo.

H: ¿Para ti el amor siempre es bueno o puede ser perjudicial?
Silvia: A ver, para mi el amor siempre es bueno, puede ser
perjudicial solo si te dejas arrastrar por ese amor, en los casos
de relaciones o parejas tóxicas… Pero en principio para mi es un
sentimiento bueno.

H: ¿Crees que es posible amar a varias personas al mismo
tiempo?
Silvia: Por supuesto, claro, si es posible amarlas a la vez y, pero
de distinta manera porque no todo el mundo te aporta lo mismo
pues bueno vas teniendo un poco…, vas completando tu
concepto del amor con lo que te aportan distintas personas.

39



H: ¿El amor es una decisión o
un sentimiento?
Silvia: Yo creo que es un
sentimiento, o se ama o no se
ama lo que pasa es que hay
veces que sí que tenemos que
dejar que no hable sólo el
corazón y racionalizar de
alguna manera y pasar por el
filtro de la razón si ese amor es
amor de verdad o no lo es.

H: Y por último ¿Crees en el
poliamor?
Silvia: No, no mucho, la verdad
es que no o sea creo que sí
puedo querer en distintos
aspectos a una persona pero a
la hora de un poliamor
entendido como relaciones con
muchas personas, relaciones
físicas o sexuales pues no.
H: Pues ya estaría, muchas
gracias por tu tiempo.
Silvia: Venga, pues gracias
muy chulo el proyecto.

H: ¿Para ti qué es lo más
importante en una relación
amorosa?
Silvia: En una relación amorosa,
pues primero, no tener
dependencia hacia la otra
persona y construir algo chulo y
muy bonito juntos.

H: ¿Crees que el amor es un
acto libre o está determinado
por la naturaleza humana?
 Silvia:El amor es un acto libre, lo
que pasa que como la
naturaleza humana nos lleva a
sentir deseo, pues a veces
muchas personas confunden el
deseo con el amor y
simplemente son impulsos
naturales. 

40



Hoy hablamos con Alin  sobre
un tema que nos toca a todos:
la muerte. La idea era conocer
su perspectiva y cómo
reflexiona sobre la vida y lo
que dejamos atrás. 
I: Hola, soy Iñaki y voy a
entrevistar a Alin sobre
temas de la muerte.¿Te
parece bien?                             
A: Estoy de acuerdo
I: Vale, vamos a empezar.
¿Piensas con frecuencia en
la muerte?
A: Bueno, igual antes no tanto,
pero ahora sí.
I: Sí, te entiendo. ¿Y por qué
ahora te ocurre más?
A: Pues principalmente porque
tengo personas cercanas que
son mayores ahora mismo y,
claro, es un tema que está
muy presente
I: Sí, sentido.

LA MUERTE

Iñaki Calvo

I: ¿Crees que hay algo más
allá, como un cielo o un
infierno?
A: No, pienso que para la
persona que muere es un final
de camino. Y luego el más allá
es lo que esa persona deja, lo
que se queda detrás.
I: Claro, lo entiendo. Es como
lo que permanece en quienes
nos rodean. ¿Y crees que la
muerte tiene un tipo de
sentido, como un cierre de
ciclo?
A: Sí, claro. El sentido de la
muerte es que es el fin de una
etapa de vivencias. 

41



I: ¿Cómo te gustaría ser
recordado después de morir?
A: Me gustaría ser recordado
con cariño, sobre todo por la
gente cercana. Pero hay tantas
relaciones y personas que no
todos te recordarán igual. No
me gustaría ser recordado con
dolor, aunque eso también es
algo inevitable.
I: Sí, te entiendo. Es verdad,
no todos nos recordarán
igual, pero el cariño de los
cercanos es lo más impor-
tante. ¿Hay algo que te urge
hacer antes de morir?
A: Vivir mi vida plenamente.
Pero también tengo metas y
objetivos. Una de ellas es ser
bombero antes de morir.
I: ¿Y por qué no lo haces ya?
A: Porque es una oposición que
se convoca cada cierto tiempo
y es muy difícil. A veces cuesta
con los entrenamientos, pero
estoy en camino, con
paciencia.
I: Sí, totalmente de acuerdo.
Muchas gracias por tu
tiempo y por tu honestidad.
A: Gracias a ti.

Todo lo que vas haciendo
termina en ese momento y
deja un legado, recuerdos.
I: Sí, totalmente de acuerdo.
¿Cómo definirías la muerte
en un par de palabras?
A: Lo que pasa después de la
vida, o mejor dicho, lo que no
pasa después de la vida.
I: Vale, y ¿Crees que la
muerte está programada,
que todos tenemos una
“fecha de caducidad”?
A: No, creo que depende de lo
que hagas con tu vida y de la
edad que tengas. Estás más
cerca de ese momento o no,
pero no hay un día que
alguien apriete el botón y se
acabe.
I: Exacto, yo también pienso
igual. Ahora te haré pre-
guntas más personales. ¿Te
parece bien?
A: Sí, perfecto.

42



EL  SENTIDO  DE  LA  VIDA 

Génesis Ruíz

Voy a empezar  presentán-
dome, me llamo Génesis y soy
alumna de filosofía en 4 de la
ESO.
Este trimestre estamos
haciendo una revista y ahora
toca hacerle preguntas a
personas para saber su
opinión sobre cuestiones
antropológicas.
En mi caso, a mí me
interesaba el tema del sentido
de la vida por eso decidí
entrevistar a Raul y Fátima
profesores de religión en el
instituto Ramón y Cajal.
Primero me encontré con
Fátima que es profesora de
religión islámica.

Me gustaría hacerte unas
preguntas, pero antes, si
puedes contarnos un poco
sobre ti. 
Me llamo Fátima, tengo
veinticinco años, soy de
origen marroquí pero he na-
cido y me he criado aquí en
España. Soy de Andalucía y
soy profe de religión islámica
en este centro. 

Me gustaría empezar con:
¿qué es para ti un ser
humano? 
A ver, yo te voy a hablar
desde una perspectiva ya
religiosa, porque claro, mis
fundamentos o el día a día, 

44



Si en algún momento te
incomoda alguna pregunta
dilo tranquila  ¿tú cómo le
encuentras sentido a la vida? 
Si me podrías especificar más
eso.

O sea, según tu religión, si
tenemos un propósito, tú
para cumplir ese propósito
¿Cómo le encuentras sentido
a la vida? 
Sí, también te digo que yo le he
encontrado sentido a la vida
cuando he fortalecido mi fe.
Llegó un momento en el que yo
ya no creía y me sentía vacía.
Entonces es cuando como que
intenté indagar en algo que me
que le dé sentido a mi vida y ha
sido ese paso a la religión,

pues se basa en términos
religiosos y para mí el ser humano
es aquella especie creada por
Allah, que en este caso es nuestro
dios,que está dotado de razón,
alma y cuerpo, y que tiene que
cumplir con unas funciones
sociales y también espirituales, o
sea, en eso entra también lo de su
capacidad de sentir, tanto dolor
como felicidad, de poder decidir
sobre sus propios actos, de ahí
viene la razón, ¿no? De decir: "Pues
esto es bueno o es malo", ya sea
desde una perspectiva religiosa o
desde una perspectiva social.

Muy interesante, ahora: ¿crees
que nosotros los seres humanos
tenemos un propósito en esta
tierra como especie o no? 
Es que voy a volver al mismo
punto si nos atenemos a mi
religión, pues te diría que sí, que
tenemos una función de obedecer
aquellas normas que Allah nos ha
propuesto. Bueno, diría eso por
decir algo. Y también, pues de
cumplir con una función social,
pues a lo mejor contribuir en un
determinado ámbito, mantener
ese orden social entre todos y eso.

45



La esencia que tenemos
cada uno se forma cuando
nosotros le encontramos ese
sentido a la vida. ¿Tú lo ves
así o lo ves desde otro
punto?
Sí, claro, porque cuando tu
sabes que existes y que tienes
un alma, tú empiezas a
alimentarlo y tienes que
alimentarlo con los placeres
de la vida. Y a partir de ahí es
cuando le ves sentido a la
vida, porque si lo que te rodea
no te llega a convencer o lo
que sea, es como que tu alma
va a estar viva, porque
respiras, comes, etc., pero no
vas a llegar a ese sentimiento
pleno.

entonces es como que tú
entiendes a partir de eso que
la vida es una prueba en la
que vas a tener altibajos, vas a
tener momentos que son muy
buenos, otros que son más
difíciles, pero que tienes que
afrontarlos con fe, porque es
como la que te mantiene con
los pies en la tierra y también
con cabeza y para no decaer.
Entonces, para mí, el sentido la
da, pues eso el poder también
disfrutar de lo que tenemos a
nuestro alcance y tanto de
personas como de naturaleza.

Te he entendido perfecta-
mente, entonces ¿tú crees
que nosotros tenemos alma? 
Sí, tenemos alma y cuerpo. 

¿Qué es para ti el alma?
Pues a ver cómo te lo explico,
no sabría decirte, pero es
nuestra esencia, nuestro
sentir, nuestro vivir, es lo que
te permite diferenciar la vida
terrenal del más allá
entonces, creo que es eso.

46



Es decir, si tú sabes que vas a
tener una recompensa en la
otra vida, pues vas a intentar
vivir bien, sin violar las normas
sociales, sin agredirte a ti
misma sin decir O sea,¿cómo
podría decirlo?, Pero eso, que al
final es como que la idea del
más allá te ayuda a sobrevivir y
a llevar el día a día de la mejor
forma. Entonces, para mí sí que
existiría, porque si no estaría
como ignorando una parte del
islam y que así tendríamos o
bien una recompensa o bien un
castigo. 

Estoy de acuerdo, pues para
finalizar, como bien has dicho,
crees que tenemos alma
entonces ¿Tenemos solo un
propósito para nuestra vida o
también un propósito para
nuestro cuerpo?
 A ver, yo creo que el cuerpo es
como lo que te permite formar
parte del ser humano, el alma
también pero el alma es lo que
irá a ese más allá, tu cuerpo no.
Tu cuerpo es, digamos, es igual
que cuando le encargas a
alguien algo y lo tiene.

Sí, te entiendo. Y estoy de
acuerdo en muchas de las
cosas que estás diciendo
ahora. 
Esto está relacionado con las
preguntas que te he hecho
anteriormente ¿Crees que
hay vida después de la
muerte? ¿Crees que nuestra
alma va al cielo o al infierno
o cuando mueres hasta ahí y
ya?
Lo que sé a ciencia cierta o yo
doy por válido, es que todo
esto es fruto de algo. Es decir,
que hay una energía que es
interpretada en diferentes re-
ligiones de diferentes mane-
ras, que controla todo esto. Es
decir, para mí, somos un
patrón de algo.Entonces con
eso ya como que para mí la
vida, pues digamos que tiene
un no sé, A ver, cómo lo
diría,Pero bueno, que es como
que la vida no existe no ha
existido por sí sola, pero es
verdad que al creer en una
religión, pues tú crees en el
más allá.Es decir, también es
como que te ayuda también a
vivir bien en esta vida y de, y
de forma equilibrada.

47



Ah, mira. Sí, pues lo mismo. Sí,
mi idea iba encaminada hacia
eso.

Pues hasta aquí la entre-
vista, espero que te hayas
sentido cómoda, que te
hayas sentido bien y gracias.
 Ay, gracias a ti.

Entonces el propósito es solo
para la vida?
Sí claro, pero tu cuerpo
también es como que forma
parte de tu responsabilidad, de
cuidarlo ¿Por qué? Porque es
algo que te ha regalado, esa
fuerza o esa energía y que
tienes que cuidarlo para poder
vivir bien, para poder disfrutar
de ello y para poder vivir en el
día a día, porque si no se
complicaría, con solo el alma,
¿Qué podríamos hacer?

Sí, yo opino como tú, que
hay dos propósitos, pero yo
creo que el cuerpo es más
como no sé cómo decirlo,
pero como lo que nos ayuda
a guardar el alma, lo que
nos ayuda a guardar nuestra
esencia y a cuidarnos a
nosotros mismos, como tú
has dicho antes. 

48



¿Cuál? O sea ¿porque crees
eso? 
El propósito desde el punto de
vista del cristianismo es
digamos que ser los que
organizamos y los que
tenemos la responsabilidad de
cuidar de la creación. 

O sea, que tú crees que el
propósito que tenemos todos
los seres humanos es el
mismo
Sí, básicamente,a nivel general
como especie. 

Vale,¿para ti la vida tiene
sentido?
Sí, claro. 

¿Cómo le has encontrado el
sentido a esa vida? 
Para mí, la vida tiene sentido
en tanto que no considero que
somos fruto del azar, sino que
yo creo que estoy aquí porque
Dios ha querido que yo esté
aquí. Entonces, como creo que
Dios es un ser con voluntad, él
cuando ha tomado la decisión, 

Al día siguiente nos
encontramos con Raúl el
profesor de religión evangélica
y le hicimos
exactamente las mismas
preguntas que le hicimos a
Fátima, para ver si hay
diferencias o similitudes entre
ambas perspectivas.

Quería hacerte unas pregun-
tas, pero primero me gusta-
ría que nos contaras un poco
quién eres. 
Pues yo soy Raúl, y soy el
profe de Religión evangélica
del Instituto Ramón y Cajal. 

Perfecto, pues me gustaría
empezar preguntándote¿Qué
es para ti el ser humano?
Para mí, el ser humano es un
organismo vivo creado por
Dios a su imagen y semejanza,
que es lo que nos distinguiría
del resto de animales. 

Muy de acuerdo con tu
respuesta, ¿crees que los
seres humanos tenemos un
propósito en esta tierra como
especies o no? 
Sí.

49



Entonces, con lo que tú me
has dado a entender en las
preguntas anteriores, ¿tú
crees que nosotros los seres
humanos sí que tenemos
alma?
Sí, sí, por supuesto. 

¿Y qué es para ti el alma?
El alma,es la parte espiritual
del ser humano, entiendo que
el ser humano no es
solamente materia, sino que
hay una parte no material,
que es la parte espiritual, que
es lo que nos diferencia del
resto de animales y que esa
parte es como que nos
conecta directamente con
Dios.

porque creo que es una
decisión de Dios, cuando él ha
tomado la decisión de que yo
esté aquí en esta tierra, es
porque él tiene algo pensado. Y
mi propósito es descubrir qué
es lo que Dios tiene para mí.

O sea, a ver si he entendido.
¿El sentido que tú le encuen-
tras a la vida es a través del
propósito que Dios tiene para
ti?
Exactamente. Para mí el sentido
de la vida sería descubrir qué
es lo que Dios quiere que haga
yo aquí durante el tiempo en el
que estoy en la Tierra. Y la
manera que entiendo que
tengo que descubrir ese
propósito, pues, es a través de
la Biblia, de cuáles son las
enseñanzas, qué es lo que Dios
quiere de los seres humanos,
intentar yo seguir ese camino
que encuentro que Dios me
propone. Y en la medida en que
yo sigo ese camino, pues
entiendo que ese es el
propósito de la vida.

50



Tenemos esa capacidad de comunicarnos con Dios, de Dios
comunicarse con nosotros a través del alma, que interactúa con
nuestro cuerpo, con nuestra mente también, y en cierta manera,
condiciona nuestra parte material no es solo material, hay como
interacción entre la parte material y la parte no material o
espiritual que podríamos llamar alma.

O sea, el alma nos hace ser quien nosotros somos.
Digamos que el alma es una parte de lo que es ser ser humano.

Concuerdo contigo ¿tú crees que hay vida después de la
muerte o cuando te mueres hasta ahí y ya?
Hay vida después de la muerte. Es esa parte espiritual que no es
material y, por tanto, no muere cuando muere la materia.

Y entonces, después de la muerte, ¿dónde va esa vida?
Gran misterio, como cristiano, yo creo que mi alma, esa parte
inmaterial o esa parte espiritual, va a un lugar de espera para que
Dios decida lo que va a ocurrir después. Los cristianos creemos en
una realidad posterior a la muerte, que es una realidad material
también, pero diferente. Entonces bueno, hay más información en
la Biblia sobre esto. Pero sí, los cristianos creemos en que la vida
no se termina aquí, sino que hay más después. 

51



Perfecto. Como bien dijiste antes, tú crees que tenemos un
propósito en esta tierra. Para ti, ¿el propósito, solo lo tenemos
para nuestra vida o también para nuestro cuerpo?
No entiendo.

O sea, ¿tú crees que tenemos solo un propósito para nuestra
alma o también para nuestro cuerpo? 
No, también para nuestro cuerpo. ya te he dicho que como
personas o sea una persona es todo, es la parte material, que es
el cuerpo, y la parte espiritual, que sería el alma, ¿no? Entonces,
una persona es todo y el propósito es para una persona, su parte
material y su parte espiritual.

El propósito es un conjunto, o sea, se hace en conjunto entre el
cuerpo y el alma.
Claro, cuando pienso que Dios tiene un propósito para mi vida, es
mi vida en conjunto. No es que yo con mi cuerpo hago lo que
quiera y luego mi alma va por otro lado, ¿no? Sino que es una
unidad.

Pues, hasta aquí no sé si quieres comentar algo más.
No, está bien. Si las respuestas han sido correctas. 

Sí, todo perfecto. Pues muchas gracias
De nada.

52

Como vemos cada uno tiene un punto de vista distinto aunque
estén de acuerdo en muchas cosas y la verdad me ha encantado
hacer estas dos entrevistas sobre todo porque me gusta mucho
escuchar distintos puntos de vista y diferentes opiniones además
con esta entrevista he aprendido mucho, Raúl y Fátima son dos
personas muy amables y maravillosas.



Agradecimientos:

Todos los derechos reservados al alumnado de 4º de
ESO que cursen filosofía el curso 2025-2026.



Esta obra ,cuyos autores son el alumnado y profesora de Filosofía de 4º de ESO del curso 2025-2026
y , está bajo una licencia de Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 4.0 Internacional de
Creative Commons. Por ello  Se puede compartir siempre citando.n adie se puede lucrar y nadie
puede modificarlo.




